
« Invita)on en l'inespoir » - par Didier Weiss 

Publié dans le magazine « 3e Millénaire » – Automne 2025 

 
« L'inespoir n'est ni l'espoir ni le désespoir, mais la dédrama3sa3on de soi-même. » 

Hubert-Félix Thiéfaine  

 

 

Les no6ons d’espoir et de désespoir s’appliquent à tous les aspects de ce=e condi6on 
humaine. L’espoir est souvent décrit comme un moteur, un aspect « posi6f » en nos vies qui 
nous fait aller de l’avant avec enthousiasme. Mais il n’est en fait que le pendant du désespoir, un 
aspect « néga6f » qui peut nous clouer sur place, voire nous anéan6r. 

« L'inespoir n'est ni l'espoir ni le désespoir, mais la dédrama3sa3on de soi-même », avança 
Hubert-Félix Thiéfaine dans une interview avec la presse musicale, lors de la promo6on de son 
album studio « Stratégie de l'inespoir », cer6fié Disque d’Or en 2014. 

Le drame est au cœur de nos vies, oscillant entre tragédie et comédie, et génère ainsi un fort 
sen6ment d’exister. La « dédrama6sa6on de soi-même » consiste à qui=er la dimension plus ou 
moins intense de ce=e existence toujours fluctuante – le monde de l’apparence – pour aller à la 
rencontre de notre véritable essence – cet immuable sen6ment d’être. 

Espoir et désespoir sont indissociables, ce sont deux versants de la même pièce de la quête 
spirituelle. « L’espoir d’arriver un jour à donner un sens à ma vie » et « le désespoir de ne jamais 
vraiment y arriver » ne sont que deux expressions d’une même a=ente, d’un mouvement en 
tension vers un futur hypothé6que dans un lieu incertain et lointain. Par défini6on, ce=e 
a=ente inquiète, parfois quelque peu angoissée, et ce=e tension dans le temps et dans l’espace, 
sont insa6sfaisantes, voire souffrantes. Elles poussent le chercheur à chercher toujours 
« ailleurs » et « plus tard » ce qui est déjà « ici » et « maintenant ». Et les années passent… 

Ce mouvement inclut ces éléments quasi invisibles : la mise en place d’un objec6f qui perme=ra 
une forme d’accomplissement et génèrera assurément un sen6ment de plénitude, ainsi que la 
créa6on de l’imaginaire spa6o-temporel au bout duquel cet objec6f sera a=eint, for6fiant et 
valorisant « celui » qui a=eindrait l’objec6f. Et c’est ainsi que la recherche se perpétue à l’infini, 
de par la perpétua6on même du chercheur… 



Dans la vie ordinaire, l’a=ente d’un résultat posi6f – suivi de la sa6sfac6on d’un travail accompli 
– est salutaire. Pour exemple, l’a=ente fébrile de l’arrivée du plombier qui va « nous » sauver de 
l’inonda6on : espoir de sa venue, désespoir du délai de son arrivée, espoir que le problème va 
être résolu, désespoir à la vue montant de la facture. Un narra6f est souvent là : « Comment 
vais-je faire pour m’en sor6r ? », « Pourquoi ça arrive encore à moi ? », « Qu’est-ce que j’ai fait 
pour mériter ça ? » Ici, ce « dialogue intérieur » reste un épisode à la surface de la vie et n’a pas 
de répercussions profondes au niveau existen6el. 

En la recherche spirituelle, l’espoir d’une forme de paix, de plénitude, de Compréhension, 
d’Éveil, est par défini6on souffrant. Il va se traduire, par exemple, par une ac6vité sans cesse 
renouvelée (encore une vidéo, un podcast, une rencontre, une pra6que, une lecture d’un livre 
ou d’une revue, un séminaire, une retraite intensive, un voyage en orient, etc.) afin d’essayer 
d’élucider ce mystère qui occupe le chercheur depuis longtemps.  

S’en suivra alors l’espoir déçu, d’où naîtra une forme de désespoir. Aucune de ces ac6vités ne 
portant durablement ses fruits, la quête de sens se poursuit inexorablement. Quelques 
expériences dites « spirituelles » apparaîtront parfois, pour mieux disparaître et générer très 
souvent une intense frustra6on et un ressen6 d’incompréhension. 

Quelle est la clef ? La Découverte à faire ne se situe pas en ce mouvement en tension, ou même 
au bout du mouvement – mais toujours-toujours à sa Source. 

En d’autres termes, tout imaginaire engagé dans le temps et dans l’espace, incluant un 
chercheur que nous appellerons « moi », ce=e en6té autonome séparée et par conséquent 
limitée, cherchant à saisir quelque chose dont elle serait a priori dépourvue, ou à a=eindre un 
état plus tard qu’elle ne connaîtrait pas déjà, est voué à l’échec. 

Je propose donc ici un renversement de perspec6ve. Il ne s’agit pas d’aller vers les objets mais 
de revenir à la Source, un simple retour vers le pur Sujet que nous sommes. 

Les circonstances d’une rencontre/lecture/écoute d’un message sont bien plus importantes que 
le message lui-même, plus essen6elles à comprendre que les mots de sagesse.  Ceux-ci sont 
pour la plupart, la simplicité même, simples à appréhender, parfois trop simples pour être 
vraiment compris dans leur immense simplicité. 

La fameuse « recherche du Soi » déraille dès que le chercheur assume la posi6on quasi-invisible 
que ce qui est cherché n’est pas déjà disponible ici et maintenant, que la découverte va être le 
cadeau bienvenu d’une recherche méritante, le fruit d’un effort soutenu, d’un progrès allant 
croissant, d’où les années de pra6que en tous genres. 

Le mérite – si mérite il y a – ne réside absolument pas dans la recherche, mais dans la mise en 
doute radicale et absolue de toutes les cer6tudes concernant ces no6ons : « moi », « ma vie », 



« ma recherche », « mon éveil ». Plus la moindre a=ente, plus de mouvement de tension, plus 
de mérite que quelqu’un pourrait ac6ver, et pour autant pas de résigna6on, mais une ouverture 
à Ce qui est… 

Voici une descrip6on possible du terme « inespoir » : « Sans scénario, comment ce moment 
pourrait-il déraper ? Sans feuille de route, comment la vie pourrait-elle ne pas se dérouler 
comme prévu ? Sans i3néraire, comment pourriez-vous vous écarter du chemin ? », nous 
demande Jeff Foster. 

« L’aAente sans aAente » chère à Jean Klein devient alors ce=e évidence : l’histoire se déploie 
mais il n’y a alors plus de représenta6on par6culière de ce qui « devrait se produire » pour 
arriver enfin au bout de la quête. Il s’agit d’une a=ente sans a=ente d’un résultat par6culier. 

Le « plan de carrière spirituel » s’éteint, entraînant dans sa dispari6on l’idée de celui qui 
semblait en être le futur bénéficiaire. Le rêve  – voire cauchemar en certaines histoires  – du 
sen6ment de sépara6on s’arrête, faute de héros pour le perpétuer. C’est l’incontrôlé faute de 
contrôleur, l’immobilité faute d’agissant, le silence faute de locuteur, le non-savoir faute de 
sachant. 

En ce point zéro, en ce=e Vacuité – autre mot pour inespoir – apparaît alors le « Bien-aimé », la 
Plénitude de la Vie. « Il n'y a que l’Amour et « moi », je n'y suis pas. Je suis seulement celui qui 
formule ce qu'il y a là où momentanément je ne suis plus. » écrivait Chris6an Bobin. 

« La dédrama6sa6on de soi-même » ne signifie pas non plus tenter d’arriver à avoir le plus pe6t 
égo possible ou même acter sa dispari6on. Si nous prenons l’exemple de l’acteur américain Jim 
Carrey, nous pouvons clairement voir son côté alpha, cependant l’iden6fica6on à un « moi » 
semble bien s’être totalement dissoute en ce=e Vacuité. Mais alors, si ce=e compréhension 
n’est pas « visible » dans une aotude spécifique, déterminant un comportement par6culier, où 
donc se situe-t-elle ? 

Paradoxalement, il s’agit d’un changement bien plus fondamental et radical qu’un changement 
d’aotude et de comportement, incluant même une humilité profonde accompagnée d’un air 
compassé. L’humilité est encore une forme d’iden6té, et « Maya » – ce=e ac6vité de l’illusion – 
se délecte de toutes ces aotudes si profondément « spirituelles ». 

La direc6on est donc dans une « dédrama6sa6on » qui indique la cessa6on – non pas de la 
recherche – mais de toute posture vis-à-vis de la recherche. Tout ce qui va être fait « pour moi » 
équivaut ainsi à une imposture. La clef est donc dans l’oubli de « moi », dans l’oubli abyssal de 
toutes les défini6ons de « moi-même », de tout « mon » espoir, de tout « mon » désespoir. Cet 
oubli va perme=re la collision de « maintenant » avec « maintenant » et de « ici » avec « ici ». 
Alors, miracle absolu, il ne se passe… rien ! Car ce=e « collision » est en dehors de la dimension 
spa6o-temporelle de l’existence. La dimension de l’Être n’apparaît ni ne disparaît. Elle est. 



L’a=en6on qui était en6èrement dédiée à « moi », cet individu singulier et à « son » Éveil tant 
espéré, meurt en quelque sorte.  Et comme le dit Franck Terreaux : « Il n’y a plus d’aAen3on à… 
Ni d’aAen3on vers… L’aAen3on est inaAen3ve, il n’y a que pure récep3vité. » 

Il s’agit bien de la mort d’un imaginaire émaillé d’espoir et de désespoir. Et en cet « inespoir », la 
Réalité, sans tension vers un futur et un ailleurs hypothé6ques, se révèle dans toute sa 
simplicité. Non pas l’apparente et illusoire réalité objec6ve - celle des objets – mais la seule 
réalité, subjec6ve, du pur Sujet que je suis vraiment.  

Les mots sont bien pauvres pour pointer ici vers la « cessa6on » du chercheur et le « repos » 
dont il est ques6on ici. Rûmî en donne ici cependant une magnifique descrip6on. 

« Au-delà des idées du bien et du mal, il y a un champ. Je t’y retrouverai. Quand l’âme repose 
dans ceAe herbe, le monde est trop plein pour que l’on puisse en parler. Les idées, les mots, 
même l’expression « les uns les autres » n’ont plus de sens. » Djalâl-od-Dîn Rûmî 


