« Invitation en l'inespoir » - par Didier Weiss

Publié dans le magazine « 3¢ Millénaire » — Automne 2025

« L'inespoir n'est ni l'espoir ni le désespoir, mais la dédramatisation de soi-méme. »

Hubert-Félix Thiéfaine

Les notions d’espoir et de désespoir s'appliquent a tous les aspects de cette condition
humaine. Lespoir est souvent décrit comme un moteur, un aspect « positif » en nos vies qui
nous fait aller de I'avant avec enthousiasme. Mais il n’est en fait que le pendant du désespoir, un
aspect « négatif » qui peut nous clouer sur place, voire nous anéantir.

« L'inespoir n'est ni I'espoir ni le désespoir, mais la dédramatisation de soi-méme », avanga
Hubert-Félix Thiéfaine dans une interview avec la presse musicale, lors de la promotion de son
album studio « Stratégie de I'inespoir », certifié Disque d’Or en 2014.

Le drame est au coeur de nos vies, oscillant entre tragédie et comédie, et génere ainsi un fort
sentiment d’exister. La « dédramatisation de soi-méme » consiste a quitter la dimension plus ou
moins intense de cette existence toujours fluctuante —le monde de I'apparence — pour aller a la
rencontre de notre véritable essence — cet immuable sentiment d’étre.

Espoir et désespoir sont indissociables, ce sont deux versants de la méme piéece de la quéte
spirituelle. « Lespoir d’arriver un jour a donner un sens a ma vie » et « le désespoir de ne jamais
vraiment y arriver » ne sont que deux expressions d’'une méme attente, d’'un mouvement en
tension vers un futur hypothétique dans un lieu incertain et lointain. Par définition, cette
attente inquiete, parfois quelque peu angoissée, et cette tension dans le temps et dans I'espace,
sont insatisfaisantes, voire souffrantes. Elles poussent le chercheur a chercher toujours

« ailleurs » et « plus tard » ce qui est déja « ici » et « maintenant ». Et les années passent...

Ce mouvement inclut ces éléments quasi invisibles : la mise en place d’un objectif qui permettra
une forme d’accomplissement et génerera assurément un sentiment de plénitude, ainsi que la
création de I'imaginaire spatio-temporel au bout duquel cet objectif sera atteint, fortifiant et
valorisant « celui » qui atteindrait 'objectif. Et c’est ainsi que la recherche se perpétue a l'infini,
de par la perpétuation méme du chercheur...



Dans la vie ordinaire, I'attente d’un résultat positif — suivi de la satisfaction d’un travail accompli
— est salutaire. Pour exemple, I'attente fébrile de I'arrivée du plombier qui va « nous » sauver de
I'inondation : espoir de sa venue, désespoir du délai de son arrivée, espoir que le probleme va
étre résolu, désespoir a la vue montant de la facture. Un narratif est souvent la : « Comment
vais-je faire pour m’en sortir ? », « Pourquoi ¢a arrive encore a moi ? », « Qu’est-ce que jai fait
pour mériter ¢a ? » Ici, ce « dialogue intérieur » reste un épisode a la surface de la vie et n’a pas
de répercussions profondes au niveau existentiel.

En la recherche spirituelle, I'espoir d’une forme de paix, de plénitude, de Compréhension,
d’Eveil, est par définition souffrant. Il va se traduire, par exemple, par une activité sans cesse
renouvelée (encore une vidéo, un podcast, une rencontre, une pratique, une lecture d’un livre
ou d’une revue, un séminaire, une retraite intensive, un voyage en orient, etc.) afin d’essayer
d’élucider ce mystére qui occupe le chercheur depuis longtemps.

S’en suivra alors I'espoir dégu, d’ou naitra une forme de désespoir. Aucune de ces activités ne
portant durablement ses fruits, la quéte de sens se poursuit inexorablement. Quelques
expériences dites « spirituelles » apparaitront parfois, pour mieux disparaitre et générer tres
souvent une intense frustration et un ressenti d’'incompréhension.

Quelle est la clef ? La Découverte a faire ne se situe pas en ce mouvement en tension, ou méme
au bout du mouvement — mais toujours-toujours a sa Source.

En d’autres termes, tout imaginaire engagé dans le temps et dans I'espace, incluant un
chercheur que nous appellerons « moi », cette entité autonome séparée et par conséquent
limitée, cherchant a saisir quelque chose dont elle serait a priori dépourvue, ou a atteindre un
état plus tard qu’elle ne connaitrait pas déja, est voué a I'échec.

Je propose donc ici un renversement de perspective. Il ne s’agit pas d’aller vers les objets mais
de revenir a la Source, un simple retour vers le pur Sujet que nous sommes.

Les circonstances d’une rencontre/lecture/écoute d’un message sont bien plus importantes que
le message lui-méme, plus essentielles a comprendre que les mots de sagesse. Ceux-ci sont
pour la plupart, la simplicité méme, simples a appréhender, parfois trop simples pour étre
vraiment compris dans leur immense simplicité.

La fameuse « recherche du Soi » déraille des que le chercheur assume la position quasi-invisible
gue ce qui est cherché n’est pas déja disponible ici et maintenant, que la découverte va étre le
cadeau bienvenu d’une recherche méritante, le fruit d’'un effort soutenu, d’un progres allant
croissant, d’'ou les années de pratique en tous genres.

Le mérite — si mérite il y a — ne réside absolument pas dans la recherche, mais dans la mise en
doute radicale et absolue de toutes les certitudes concernant ces notions : « moi », « ma vie »,



« ma recherche », « mon éveil ». Plus la moindre attente, plus de mouvement de tension, plus
de mérite que quelqu’un pourrait activer, et pour autant pas de résignation, mais une ouverture
a Ce qui est...

Voici une description possible du terme « inespoir » : « Sans scénario, comment ce moment
pourrait-il déraper ? Sans feuille de route, comment la vie pourrait-elle ne pas se dérouler
comme prévu ? Sans itinéraire, comment pourriez-vous vous écarter du chemin ? », nous
demande Jeff Foster.

« L'attente sans attente » chére a Jean Klein devient alors cette évidence : I'histoire se déploie
mais il n’y a alors plus de représentation particuliere de ce qui « devrait se produire » pour
arriver enfin au bout de la quéte. Il s’agit d’une attente sans attente d’un résultat particulier.

Le « plan de carriere spirituel » s’éteint, entrainant dans sa disparition I'idée de celui qui
semblait en étre le futur bénéficiaire. Le réve — voire cauchemar en certaines histoires —du
sentiment de séparation s’arréte, faute de héros pour le perpétuer. C’est I'incontrélé faute de
controleur, 'immobilité faute d’agissant, le silence faute de locuteur, le non-savoir faute de
sachant.

En ce point zéro, en cette Vacuité — autre mot pour inespoir — apparait alors le « Bien-aimé », la
Plénitude de la Vie. « Il n'y a que 'Amour et « moi », je n'y suis pas. Je suis seulement celui qui
formule ce qu'il y a la ot momentanément je ne suis plus. » écrivait Christian Bobin.

« La dédramatisation de soi-méme » ne signifie pas non plus tenter d’arriver a avoir le plus petit
égo possible ou méme acter sa disparition. Si nous prenons I'exemple de I'acteur américain Jim
Carrey, nous pouvons clairement voir son c6té alpha, cependant I'identification a un « moi »
semble bien s’étre totalement dissoute en cette Vacuité. Mais alors, si cette compréhension
n‘est pas « visible » dans une attitude spécifique, déterminant un comportement particulier, ou
donc se situe-t-elle ?

Paradoxalement, il sagit d’'un changement bien plus fondamental et radical qu’un changement
d’attitude et de comportement, incluant-méme une humilité profonde accompagnée d’un air
compassé. Lhumilité est encore une forme d’identité, et « Maya » — cette activité de l'illusion —
se délecte de toutes ces attitudes si profondément « spirituelles ».

La direction est donc dans une « dédramatisation » qui indique la cessation —non pas de la
recherche — mais de toute posture vis-a-vis de la recherche. Tout ce qui va étre fait « pour moi »
équivaut ainsi a une imposture. La clef est donc dans l'oubli de « moi », dans I'oubli abyssal de
toutes les définitions de « moi-méme », de tout « mon » espoir, de tout « mon » désespoir. Cet
oubli va permettre la collision de « maintenant » avec « maintenant » et de « ici » avec « ici ».
Alors, miracle absolu, il ne se passe... rien | Car cette « collision » est en dehors de la dimension
spatio-temporelle de I'existence. La dimension de I'Etre n’apparait ni ne disparait. Elle est.



Lattention qui était entierement dédiée a « moi », cet individu singulier et & « son » Eveil tant
espéré, meurt en quelque sorte. Et comme le dit Franck Terreaux : « Il n’y a plus d’attention a...
Ni d’attention vers... L'attention est inattentive, il n’y a que pure réceptivité. »

Il s’agit bien de la mort d’'un imaginaire émaillé d’espoir et de désespoir. Et en cet « inespoir », la
Réalité, sans tension vers un futur et un ailleurs hypothétiques, se révele dans toute sa
simplicité. Non pas I'apparente et illusoire réalité objective - celle des objets — mais la seule
réalité, subjective, du pur Sujet que je suis vraiment.

Les mots sont bien pauvres pour pointer ici vers la « cessation » du chercheur et le « repos »
dont il est question ici. ROmi en donne ici cependant une magnifique description.

« Au-dela des idées du bien et du mal, il y a un champ. Je t’y retrouverai. Quand I'édme repose
dans cette herbe, le monde est trop plein pour que I'on puisse en parler. Les idées, les mots,
méme l'expression « les uns les autres » n‘ont plus de sens. » Djalal-od-Din RGmi



