
 

La recherche… pour la recherche ! 
 
 
Le « moi-je » réduit à un objet ? 
 
Il serait vain de déclarer sans préambule que notre vie est atemporelle et aspatiale, et que par 
conséquent la Manifestation – notre quotidien – n'est qu'apparences, le fruit d'une 
imagination débridée de la Source naviguant à vue dans l'instant, sans but et sans boussole.  
 
Il serait tout aussi vain de nier en bloc la dualité évidente de cette vie au quotidien en tant 
qu'être humain manifesté, incarné semble-t-il dans un corps en chair et en os, un corps 
physique avec une date de péremption plus ou moins lointaine, évoluant au sein d'un monde 
concret, visible. 
 
Mais serait-il impensable, voire terrible que ce « sujet », ce héros ou cette héroïne, soit réduit 
à une simple condition de « moi-je-objet », un simple objet entre les objets ? Pire encore, une 
pure fiction, un roman !? 
 
En amont de la dualité et de la non dualité 
 
La proposition est de se positionner en amont de la dualité et de la non dualité, et de replacer 
le SUJET à sa place originelle de SUJET, en tant qu'« Être » et non en tant qu'« existant ». 
 
Il s'agit ici de ne plus s'arrêter à cette image renvoyée par le miroir ou de faire appel à la 
mémoire, mais d'envisager avec un regard neuf et impersonnel ce « moi-je » apparemment 
émergeant des aventures, des joies et des vicissitudes que la vie procure. 
 
Il s'agit donc d'aller pas à pas, tranquillement et méthodiquement, avec toute la bienveillance 
et l'humour du monde, pour redécouvrir que nous ne sommes absolument pas définis par cet 
organisme corps-mental. 
 
Une activité égocentrique 
 
N’avons-nous pas tous l’intuition – vérifiable par une introspection détaillée basée sur le 
scénario de notre vie – qu’absolument TOUT ce que nous avons fait, décidé, pensé, jusqu’à 
présent l'a été POUR « nous-mêmes » ? Même les gestes les plus altruistes, les élans 
spontanés de bonté, n’étaient probablement là que pour nous combler du plaisir de faire le 
bien, valoriser notre image aux yeux des autres, dompter nos propres peurs, mais aussi pour 
alimenter inconsciemment notre propre vision de « nous-mêmes », en d'autres termes, nous 
faire « exister ». 
 
Cette vision sans concession de la condition humaine semble conduire à la conclusion que 
notre vie est égocentrique, donc égoïste. Et pour cause, elle est égoïste par définition, 
puisqu'elle tourne exclusivement autour de nous-mêmes ! À l'échelle de l'infini, du point de 
vue spatio-temporel, notre existence semble terriblement insignifiante et située dans un cadre 
de référence fort étriqué. De peur de passer inaperçu, donc de mourir à nos yeux et ceux des 
autres, nous nous évertuons une vie entière à nous valider et nous revalider sans cesse, à nous 



redéfinir toujours selon de nouveaux critères, en quelques mots, à nous rendre plus « réels ». 
L'oubli de « moi » n'est pas une option, « me » mettre en valeur devient une activité 
compulsive au quotidien. L'éventail des possibilités afin de me prouver davantage est infinie, 
des mots-croisés au saut en parachute... 
 
Il s'agit bien sûr d'une activité énergivore, car la survie de cette définition de soi est ressentie 
comme une priorité absolue. Elle implique toute une panoplie de stratagèmes, tel que ce 
dialogue mental incessant d’un moi qui se parle à lui-même. De toute évidence, ne serait-ce 
pas une forme de folie ? 
 
« Cette voix, c’est votre compagne de tous les instants qui commente et raconte des histoires 
sur pratiquement tout ce que vous vivez. En fait, elle est probablement en train de tisser une 
histoire en ce moment même. La même histoire qu'elle tisse jour après jour depuis aussi 
longtemps que vous vous en souvenez. Elle vous dit qu'il ne s'agit pas seulement d'une voix, 
mais qu'il s'agit bien de VOUS ! »  Jeffery A Martin  
 
Nous voilà ainsi, pauvres « petits mois » que nous sommes, embarqués dans cette aventure 
anxiogène du temps et de l’espace, tentant de subsister dans un monde extérieur et menaçant. 
Il n'est donc pas étonnant que nous élaborions des stratégies de sauvegarde de ce « moi » à 
tout prix. 
 
Néanmoins, il se peut que parmi les divers et variés « plans de carrière » sociétal, familial, 
culturel, relationnel, professionnel, s’insère un plan d'un genre nouveau, un plan de carrière 
« spirituel » et que du coup une recherche se mettre en place. Il serait sensé de considérer 
cette recherche particulière a priori plus valable et méritante que toutes les autres activités. 
Après tout, il s'agit d'une action de moi-même pour arriver plus tard à ma plus grande 
définition, voire à ma réalisation dite spirituelle. 
 
Mais voilà, cette approche, toute raisonnable et pragmatique soit-elle, comporte des éléments 
sortis tout droit de l'imagination. 
 
Éléments hallucinatoires 
 
1 – Moi-même : Pour que quelqu’un soit « illuminé », « éveillé », « réalisé » ou même sur un 
chemin progressif, il faudrait tout d’abord vérifier que ce quelqu'un existe VRAIMENT. Or, 
le message d’une spiritualité authentique nous dit et répète sans relâche que celui qui pourrait 
obtenir le graal, ce chercheur spirituel, n’existe pas. C’est une illusion d’optique, ce « moi-
je » est une simple forme grammaticale, un pronom impersonnel, au même titre – 
métaphoriquement parlant – que le « il » dans la phrase « il fait beau » ou « il pleut ». 
 
Cette phrase anodine au premier abord « il/elle va s’éveiller » ne comporterait-elle pas un 
« il » ou « elle » ne représentant jamais un sujet, mais juste une expression du langage 
courant ? Formulé plus justement, ce serait plutôt : « il y a Éveil » ou encore « ça s'éveille ». 
 
2 – Plus tard : La deuxième fausse piste est la croyance que ce qui va se découvrir dans la 
recherche sera enfin accessible – ou créé – plus tard, comme l'illustre la phrase : « Je ne suis 
pas vraiment Cela que je suis, j'essaierai de le devenir plus tard ». C’est l’aveu même d’un 
Regard s’extrayant du cœur de la vie, c’est-à-dire maintenant qui est le seul lieu réel, pour se 
projeter dans un plus tard imaginaire, dans une histoire. Le paradoxe est que ce scénario 
temporel peut bien – pourquoi pas ? – comporter un Éveil, mais paradoxalement seulement à 



partir du moment où ce Regard s'installera enfin dans cette dimension atemporelle du 
« maintenant ».  
 
3 – Ma réalisation : La troisième errance est cette impression qu'un quelqu'un – « ma 
personne », donc « moi-même » – pourrait évoluer, se raffiner, progresser, et – si les étoiles 
s’alignent – « se » réaliser. La « chose à obtenir » semblerait être une quantité d'ordre 
spirituel qui s'ajouterait en toute logique aux définitions de « moi-même » les plus ordinaires 
(en tant que corps, mental, etc…). La mauvaise nouvelle est que tout ajout à « moi-même » – 
ou toute modification de « moi-même » – est également soumis au facteur temps, c'est-à-dire 
à un début et une fin. Il s'agit au mieux d'expériences éclairantes, mais le plus souvent de la 
création d’un oxymore : une « personne éveillée ». Or, une « personne » ne peut s'éveiller car, 
en réalité, les concepts d'une « personne » et d’un « Éveil » s’excluent mutuellement. 
 
Alors, ne reste-t-il plus qu’à abandonner toute velléité de comprendre avec le mental, de 
lâcher l'idée de vivre « Cela que nous sommes vraiment-vraiment » ? La situation est-elle 
désespérée ? Comment sortir de l'impasse ? 
 
La dédramatisation de soi-même  
 
Au-delà de l’espoir de « se Réaliser » et du désespoir de ne pas y arriver, parlons alors de ce 
concept de l’« inespoir », cité par l'auteur-compositeur-interprète français Hubert-Félix 
Thiéfaine, qui est, de sa définition même, « la dédramatisation de soi-même ». De par mon 
expérience, c'est l'un des moyens de sortie de cette impasse du temps et de l’espace. 
 
« La dédramatisation de soi-même » met à jour ce mécanisme de survie – appelé Maya dans 
la tradition – créant tout d’abord le chercheur pour ensuite régénérer sans cesse son « plan de 
carrière spirituel » tous azimuts. Cette perspective entraîne un mouvement vers l’avant qui 
ressemble à un progrès, au prix de maints efforts, mais se révèle être un pénible piétinement 
sur place, telle la rotation inutile et sans fin du hamster dans sa roue. 
 
Cette dédramatisation est un contexte – j’ose dire statistiquement très favorable – à cette 
Découverte de CELA que nous sommes vraiment. Elle peut prendre de nombreuses formes, 
mais aboutit toujours à cette proposition : la recherche doit être effectuée pour elle-même. 
 
Pas pour un « moi-chercheur », mais par passion pour cette question « Qui-suis-je ? ». 
Pas pour « aller quelque part, plus tard », juste demeurer en cet « ici-maintenant ». 
Pas pour obtenir le graal, sans autre but que son arrêt, son évaporation. 
 
Lors de nos rencontres autour de la non dualité, nous donnons la permission au personnage 
temporel « d’aller jouer dans le jardin », pendant que la flamme de l’attention brûle et se 
consume elle-même. Le personnage n’est pas dévalorisé. Bien au contraire, nous l'envoyons 
jouer comme un enfant libre et insouciant. Mais il est entièrement désinvesti de tout velléité 
de comprendre, dépossédé de tout savoir, de tout pouvoir, de toute volonté. Il est ainsi 
désencombré et c'est la magie de la « recherche pour la recherche », uniquement. Rien n'est 
plus « pour » moi. 
 
Il n’y a donc rien à gagner, rien à obtenir, rien à devenir. Ce mouvement en avant n’est fait 
que d’activités au sein de la dualité du monde-personnage, avec les contrastes propres à toute 
histoire : blanc/noir, fort/faible, plaisir/douleur, silence/bruit, etc. Jamais, quel que soit le 
nombre d’années – ou millions d’années – il ne sera possible de se rencontrer vraiment au 



sein de cette dualité. Jamais cet Éveil n’apparaîtra POUR qui que ce soit, comme un acquis, 
comme un trophée, comme une victoire, comme un sofa dans lequel il ferait bon se vautrer… 
 
Stephen Jourdain : « Toute volonté personnelle de connaissance entraîne une fausse création, 
une fausse existence : ma petite personne, moi. » 
 
Un échec absolu 
 
La mutation proposée n’est donc pas un acquis, mais au contraire, l’échec absolu, 
l’écroulement, l’implosion de toutes nos manigances, de tous nos plans de carrière spirituels. 
C’est l’arrêt de cet imaginaire particulier, de l’activité-Maya, qui ne parle encore et toujours 
QUE de NOUS-MÊMES, cette personne qui veut obstinément obtenir quelque chose, qui 
veut absolument savoir, qui veut « s’éveiller ». 
 
Stephen Jourdain décrit : « Au fond de ma recherche haletante est un désir sans sujet. » 
 
Il livre également les clefs du Paradis en termes concrets : « Dans le Jeu de l'Existence, 
comment la Conscience prend-elle le Savoir ? En l'OUBLIANT. En l'oubliant activement, en 
chacune de ces manifestations innombrables, pertinente ou erronée, géniale ou dérisoire, 
indifférente ou sacrée ; en chacune de ses couches, de la plus visible à la plus secrète, la plus 
enfouie, jusqu'à toucher le socle du phénomène et à l'oublier lui aussi. En l'immergeant, 
corps et âme dans le feu de l'amnésie, jusqu'à ce qu'il ne reste plus rien. » 
 
La dimension de l’Être 
 
Et voici enfin révélé « le lieu sans distance » de cette Découverte, toujours disponible, qui est 
la dimension de l’Être, que nous sommes DÉJÀ. C’est donc en cette absence abyssale de la 
triade du chercheur-recherche-cherché, en l’oubli de notre histoire humaine, que le Sans-
Forme est révélé. 
 
Fondamentalement, nous n’existons pas, nous SOMMES ! Et la dimension de l’existence est 
un cadeau donné en SURPLUS, cette Lilā qui joue pour toujours au jeu du « On dirait que je 
suis… » (ajoutez ici votre prénom et nom, votre numéro de sécurité sociale, votre profession, 
ou ce que vous voudrez). Cette vie est absolument ludique, magique… tant que la dimension 
de l’existence reste celle de la supposition. 
 
Il n'y a qu'Être, tout le reste n’est que Supposition. 
 
Didier Weiss 
 
Ingénieur du son de formation, Didier part s’installer en 1994 dans le sud de l’Inde à 
Auroville pour y poursuivre sa passion de chercheur spirituel. Une résolution apparut en 1998 
grâce à l’aide de son guide Ramesh Balsekar de Bombay. En dehors de son activité 
professionnelle d’acousticien, il aime partager sa passion pour la non dualité. 
 
https://fr.nondualexplorations.com 
Livres : 
 « Explorations non-duelles – Retour au paradis perdu » - Éditions Accarias L’Originel - 2016 
 « Une vie libérée – Le guide complet du dépouillement personnel » - Éditions Almora - 2022 

https://fr.nondualexplorations.com/

