


42 -  DIDIER WEISS

ESPÉRANCE ET INESPOIR

AU-DELÀ DE L’ESPOIR ET DU DÉSESPOIR

« Sans scénario, 
comment ce moment
pourrait-il déraper ? 
Sans feuille de route,
comment la vie 
pourrait-elle 
ne pas se dérouler
comme prévu ? 
Sans itinéraire, 
comment pourriez-vous
vous écarter du
chemin ? » 

Jeff Foster



LA RECHERCHE SPIRITUELLE REPOSE AUTANT

SUR L’ESPOIR DE RÉALISER UN ÉTAT D’ÉVEIL

IMAGINÉ QUE LE DÉSESPOIR DE NE PAS Y ARRI-

VER… DIDIER WEISS NOUS MONTRE QUE L’IN-

ESPOIR, DANS SA PROFONDEUR ET SON ÉVI-

DENCE, NE RÉSULTE PAS D’« UN CHANGEMENT

D’ATTITUDE ET DE COMPORTEMENT », MAIS

PLUS RADICALEMENT D’UNE DÉDRAMATISA-

TION « DE TOUTE POSTURE VIS-À-VIS DE LA

RECHERCHE ».DIDIER WEISS

INVITATION EN L’INESPOIR - 43

es notions d’espoir et de déses-
poir s’appliquent à tous les
aspects de cette condition humai-
ne. L’espoir est souvent décrit

comme un moteur, un aspect « positif » en
nos vies qui nous fait aller de l’avant avec
enthousiasme. Mais il n’est en fait que le
pendant du désespoir, un aspect « néga-
tif » qui peut nous clouer sur place, voire
nous anéantir.

« L’inespoir n’est ni l’espoir ni le
désespoir, mais la dédramatisation de soi-
même », avança Hubert-Félix Thiéfaine
dans une interview avec la presse musica-
le, lors de la promotion de son album stu-
dio « Stratégie de l’inespoir », certifié
Disque d’Or en 2014.

Le drame est au cœur de nos vies,
oscillant entre tragédie et comédie, et
génère ainsi un fort sentiment d’exister. La

« L’inespoir 
n’est ni l’espoir 
ni le désespoir, 

mais la 
dédramatisation 
de soi-même. »

Hubert-Félix Thiéfaine

en l’inespoir

INVITATION

L



« dédramatisation de soi-même » consiste à quitter
la dimension plus ou moins intense de cette existen-
ce toujours fluctuante – le monde de l’apparence –
pour aller à la rencontre de notre véritable essence –
cet immuable sentiment d’être.

Espoir et désespoir sont indissociables, ce sont
deux versants de la même pièce de la quête spiri-
tuelle. « L’espoir d’arriver un jour à donner un sens
à ma vie » et « le désespoir de ne jamais vraiment y
arriver » ne sont que deux expres-
sions d’une même attente, d’un
mouvement en tension vers un
futur hypothétique dans un lieu
incertain et lointain. Par défini-
tion, cette attente inquiète, parfois
quelque peu angoissée, et cette
tension dans le temps et dans l’es-
pace, sont insatisfaisantes, voire
souffrantes. Elles poussent le
chercheur à chercher toujours
« ailleurs » et « plus tard » ce qui
est déjà « ici » et « maintenant ».
Et les années passent…

Ce mouvement inclut ces élé-
ments quasi invisibles : la mise en
place d’un objectif qui permettra
une forme d’accomplissement et
génèrera assurément un sentiment de plénitude,
ainsi que la création de l’imaginaire spatio-temporel
au bout duquel cet objectif sera atteint, fortifiant et
valorisant « celui » qui atteindrait l’objectif. Et c’est
ainsi que la recherche se perpétue à l’infini, de par la
perpétuation même du chercheur…

Dans la vie ordinaire, l’attente d’un résultat posi-
tif – suivi de la satisfaction d’un travail accompli – est
salutaire. Pour exemple, l’attente fébrile de l’arrivée

du plombier qui va « nous » sauver de l’inondation :
espoir de sa venue, désespoir du délai de son arrivée,
espoir que le problème va être résolu, désespoir à la
vue du montant de la facture. Un narratif est souvent
là  : « Comment vais-je faire pour m’en sortir ? »,
« Pourquoi ça arrive encore à moi ? », « Qu’est-ce
que j’ai fait pour mériter ça ? » Ici, ce « dialogue inté-
rieur » reste un épisode à la surface de la vie et n’a pas
de répercussions profondes au niveau existentiel.

En la recherche spirituelle, l’es-
poir d’une forme de paix, de plé-
nitude, de Compréhension, d’É-
veil, est par définition souffrant. Il
va se traduire, par exemple, par
une activité sans cesse renouvelée
(encore une vidéo, un podcast,
une rencontre, une pratique, une
lecture d’un livre ou d’une revue,
un séminaire, une retraite intensi-
ve, un voyage en orient, etc.) afin
d’essayer d’élucider ce mystère
qui occupe le chercheur depuis
longtemps. 
S’en suivra alors l’espoir déçu,
d’où naîtra une forme de déses-
poir. Aucune de ces activités ne
portant durablement ses fruits, la

quête de sens se poursuit inexorablement. Quelques
expériences dites «  spirituelles » apparaîtront par-
fois, pour mieux disparaître et générer très souvent
une intense frustration et un ressenti d’incompré-
hension.

Quelle est la clef ? La Découverte à faire ne se
situe pas en ce mouvement en tension, ou même
au bout du mouvement – mais toujours-toujours à
sa Source.

44 -  DIDIER WEISS

« Il n’y a que 
l’Amour et “moi”, 
je n’y suis pas. 
Je suis seulement 
celui qui formule 
ce qu’il y a 
là où 
momentanément 
je ne suis plus. » 

Christian Bobin



En d’autres termes, tout imaginaire engagé dans
le temps et dans l’espace, incluant un chercheur que
nous appellerons « moi », cette entité autonome
séparée et par conséquent limitée, cherchant à saisir
quelque chose dont elle serait a priori dépourvue, ou
à atteindre un état plus tard qu’elle ne connaîtrait pas
déjà, est voué à l’échec.

Je propose donc ici un renversement de perspec-
tive. Il ne s’agit pas d’aller vers les objets mais de
revenir à la Source, un simple retour vers le pur
Sujet que nous sommes.

Les circonstances d’une rencontre/lecture/ écou-
te d’un message sont bien plus importantes que le
message lui-même, plus essentielles à comprendre
que les mots de sagesse.  Ceux-ci sont pour la plu-
part, la simplicité même, simples à appréhender,
parfois trop simples pour être vraiment compris
dans leur immense simplicité.

La fameuse « recherche du Soi » déraille dès que
le chercheur assume la position quasi-invisible que
ce qui est cherché n’est pas déjà disponible ici et
maintenant, que la découverte va être le cadeau
bienvenu d’une recherche méritante, le fruit d’un
effort soutenu, d’un progrès allant croissant, d’où les
années de pratique en tous genres.

Le mérite – si mérite il y a – ne réside absolu-
ment pas dans la recherche, mais dans la mise en
doute radicale et absolue de toutes les certitudes
concernant ces notions : « moi », « ma vie », « ma
recherche », « mon éveil ». Plus la moindre attente,
plus de mouvement de tension, plus de mérite que
quelqu’un pourrait activer, et pour autant pas de
résignation, mais une ouverture à Ce qui est…

Voici une description possible du terme « ines-
poir » : « Sans scénario, comment ce moment pour-
rait-il déraper ? Sans feuille de route, comment la

vie pourrait-elle ne pas se dérouler comme prévu ?
Sans itinéraire, comment pourriez-vous vous écarter
du chemin ? », nous demande Jeff Foster.

« L’attente sans attente » chère à Jean Klein
devient alors cette évidence  : l’histoire se déploie
mais il n’y a alors plus de représentation particuliè-
re de ce qui « devrait se produire » pour arriver enfin
au bout de la quête. Il s’agit d’une attente sans atten-
te d’un résultat particulier.

Le « plan de carrière spirituel » s’éteint, entraî-
nant dans sa disparition l’idée de celui qui sem-
blait en être le futur bénéficiaire. Le rêve  – voire
cauchemar en certaines histoires  – du sentiment
de séparation s’arrête, faute de héros pour le per-
pétuer. C’est l’incontrôlé faute de contrôleur, l’im-
mobilité faute d’agissant, le silence faute de locu-
teur, le non-savoir faute de sachant.

En ce point zéro, en cette Vacuité – autre mot
pour inespoir – apparaît alors le « Bien-aimé », la
Plénitude de la Vie. « Il n’y a que l’Amour et “moi”,
je n’y suis pas. Je suis seulement celui qui formule
ce qu’il y a là où momentanément je ne suis plus. »
écrivait Christian Bobin.

« La dédramatisation de soi-même » ne signifie
pas non plus tenter d’arriver à avoir le plus petit égo
possible ou même acter sa disparition. Si nous pre-
nons l’exemple de l’acteur américain Jim Carrey,
nous pouvons clairement voir son côté alpha, cepen-
dant l’identification à un « moi » semble bien s’être
totalement dissoute en cette Vacuité. Mais alors, si
cette compréhension n’est pas « visible » dans une
attitude spécifique, déterminant un comportement
particulier, où donc se situe-t-elle ?

Paradoxalement, il s’agit d’un changement bien
plus fondamental et radical qu’un changement d’at-
titude et de comportement, incluant même une



46 -  DIDIER WEISS

humilité profonde accompagnée d’un air
compassé. L’humilité est encore une forme
d’identité, et « Maya » – cette activité de
l’illusion – se délecte de toutes ces attitudes
si profondément « spirituelles ».

La direction est donc dans une « dédra-
matisation » qui indique la cessation – non
pas de la recherche – mais de toute posture
vis-à-vis de la recherche. Tout ce qui va être
fait « pour moi » équivaut ainsi à une impos-
ture. La clef est donc dans
l’oubli de « moi », dans
l’oubli abyssal de toutes
les  définitions de « moi-
même », de tout « mon »
espoir, de tout « mon »
désespoir. Cet oubli va per-
mettre la collision de
« maintenant » avec
« maintenant » et de « ici »
avec « ici ». Alors, miracle
absolu, il ne se passe…
rien ! Car cette « collision »
est en dehors de la dimen-
sion spatio-temporelle de
l’existence. La dimension
de l’Être n’apparaît ni ne
disparaît. Elle est.

L’attention qui était entièrement dédiée à
« moi », cet individu singulier et à « son »
Éveil tant espéré, meurt en quelque sorte. Et
comme le dit Franck Terreaux  : « Il n’y a
plus d’attention à… Ni d’attention vers…
L’attention est inattentive, il n’y a que pure
réceptivité. »

Il s’agit bien de la mort d’un imaginaire
émaillé d’espoir et de désespoir. Et en cet
« inespoir », la Réalité, sans tension vers un
futur et un ailleurs hypothétiques, se révèle
dans toute sa simplicité. Non pas l’apparen-
te et illusoire réalité objective – celle des
objets – mais la seule réalité, subjective, du
pur Sujet que je suis vraiment. 

Les mots sont bien pauvres pour pointer
ici vers la « cessation » du chercheur et le

« repos » dont il est ques-
tion ici. Rûmî en donne
ici cependant une magni-
fique description.

« Au-delà des idées du
bien et du mal, il y a un
champ. Je t’y retrouve-
rai. Quand l’âme repose
dans cette herbe, le
monde est trop plein pour
que l’on puisse en parler.
Les idées, les mots, même
l’expression “les uns les
autres” n’ont plus de
sens. »

Djalâl-od-Dîn Rûmî

● Ingénieur du son de formation,
Dider Weiss part s’installer en 1994
dans le sud de l’Inde à Auroville
pour y poursuivre sa passion de
chercheur spirituel. Une résolution
apparut en 1998 grâce à l’aide 
de son guide Ramesh Balsekar de
Bombay. Maintenant basé en France, 
il aime partager sa passion pour 

la non dualité lors d’ateliers intensifs et de rencontres 
en France et à l’étranger. Didier est l’auteur des ouvrages :
Explorations non-duelles – Retour au paradis perdu (Éd.
Accarias L’Originel, 2016) ; Une vie libérée – Le guide
complet du dépouillement personnel (Éd. Almora, 2022) ;
À l’école de Ramesh Balsekar - Entretien avec 
Ludovic Fontaine (Éd. Almora, 2025).
Site : https://fr.nondualexplorations.com

« Il n’y a plus 
d’attention à… 
Ni d’attention 
vers… 
L’attention 
est inattentive, 
il n’y a que pure 
réceptivité. » 

Franck Terreaux



Les Vieilles 
Charrues, 
2019

Dijon, 
2016

« Je te salue seigneur du fond de l’inutile
à travers la tendresse de mes cauchemars d’enfant
le calme désespoir de mon bonheur tranquille
& la sérénité de mon joyeux néant
…
Je te salue seigneur du fond de tes abîmes
de tes clochers trompeurs, de tes églises vides
je suis ton cœur blessé, le fruit de ta déprime
je suis ton assassin, je suis ton déicide. »

Angélus, extrait de 

Stratégie de l’inespoir, 2014

« L’inespoir est à la
fois une sorte de 

no man’s land où l’on
n’est pas attiré par
l’illusion souvent 
malheureuse de 

l’espoir ni par les 
douleurs et les 
souffrances du 

désespoir. On n’est
pas dans une tempête 

émotionnelle »

Entretien à France Culture 

à la sortie de l’album 

Stratégie de l’inespoir

Auxerre, 
2008

HUBERT - FÉLIX

DES CITATIONS

● Hubert-Félix Thiéfaine
est un auteur, compositeur 
et interprète français. 

Son seizième album,
Suppléments de mensonges,
lui vaut d’être double lauréat
aux Victoires de la Musique
en 2012. 

Thiéfaine

UN THÈME


