enllenaireeorm

B |

o BIIR

ET/BIOADE J BNKOIR

AN




42 - DIDIER WEISS



« L’inespoir
n’est ni [’espoir
ni le désespoir,

mais la
dédramatisation
de soi-méme. »

Hubert-Félix Thiéfaine

es notions d’espoir et de déses-

/ poir s’appliquent a tous les

/ aspects de cette condition humai-

ne. L'espoir est souvent décrit

comme un moteur, un aspect « positif » en

nos vies qui nous fait aller de I’avant avec

enthousiasme. Mais il n’est en fait que le

pendant du désespoir, un aspect « néga-

tif » qui peut nous clouer sur place, voire
nous anéantir.

A RECHERCHE SPIRITUELLE REPOSE AUTANT
SUR LESPOIR DE REALISER UN ETAT D’EVEIL
IMAGINE QUE LE DESESPOIR DE NE PAS Y ARRI-
VER... DIDIER WEISS NOUS MONTRE QUE LIN-
ESPOIR, DANS SA PROFONDEUR ET SON EVI-
DENCE, NE RESULTE PAS D'« UN CHANGEMENT
D’ATTITUDE ET DE COMPORTEMENT », MAIS
PLUS RADICALEMENT D’UNE DEDRAMATISA-
TION « DE TOUTE POSTURE VIS-A-VIS DE LA

DIDIER WEISS RECHERCHE ».

e

« L'inespoir n’est ni I'espoir ni le
désespoir, mais la dédramatisation de soi-
méme », avanga Hubert-Félix Thiéfaine
dans une interview avec la presse musica-
le, lors de la promotion de son album stu-
dio « Stratégie de 1’inespoir », certifié
Disque d’Or en 2014.

Le drame est au cceur de nos vies,
oscillant entre tragédie et comédie, et
génere ainsi un fort sentiment d’exister. La

INVITATION EN L'INESPOIR - 43



« dédramatisation de soi-méme » consiste a quitter
la dimension plus ou moins intense de cette existen-
ce toujours fluctuante — le monde de 1’apparence —
pour aller a la rencontre de notre véritable essence —
cet immuable sentiment d’&tre.

Espoir et désespoir sont indissociables, ce sont
deux versants de la méme piece de la quéte spiri-
tuelle. « L’espoir d’arriver un jour a donner un sens
ama vie » et « le désespoir de ne jamais vraiment y
arriver » ne sont que deux expres-
sions d’'une méme attente, d’un
mouvement en tension vers un
futur hypothétique dans un lieu
incertain et lointain. Par défini-
tion, cette attente inquiete, parfois
quelque peu angoissée, et cette
tension dans le temps et dans 1’es-
pace, sont insatisfaisantes, voire
souffrantes. Elles poussent le
chercheur a chercher toujours
« ailleurs » et « plus tard » ce qui

la ou

est déja «ici » et « maintenant ».
Et les années passent...

Ce mouvement inclut ces élé-
ments quasi invisibles : la mise en
place d’un objectif qui permettra
une forme d’accomplissement et
génerera assurément un sentiment de plénitude,
ainsi que la création de I'imaginaire spatio-temporel
au bout duquel cet objectif sera atteint, fortifiant et
valorisant « celui » qui atteindrait 1’objectif. Et c’est
ainsi que la recherche se perpétue a I’infini, de par la
perpétuation méme du chercheur...

Dans la vie ordinaire, I’attente d’un résultat posi-
tif — suivi de la satisfaction d’un travail accompli — est
salutaire. Pour exemple, I’attente fébrile de I’arrivée

«Iln’y a que
I’Amour et “moi”,

Jje n’y suis pas.

Je suis seulement
celui qui formule
cequ’ilya

momentanément
Jje ne suis plus. »

Christian Bobin

du plombier qui va « nous » sauver de 1’inondation :
espoir de sa venue, désespoir du délai de son arrivée,
espoir que le probleme va étre résolu, désespoir a la
vue du montant de la facture. Un narratif est souvent
la : «Comment vais-je faire pour m’en sortir 7 »,
« Pourquoi ca arrive encore a moi ? », « Qu’est-ce
que j’ai fait pour mériter ¢a ? » Ici, ce « dialogue inté-
rieur » reste un épisode a la surface de la vie et n’a pas
de répercussions profondes au niveau existentiel.

En la recherche spirituelle, 1’es-
poir d’une forme de paix, de plé-
nitude, de Compréhension, d’E-
veil, est par définition souffrant. II
va se traduire, par exemple, par
une activité sans cesse renouvelée
(encore une vidéo, un podcast,
une rencontre, une pratique, une
lecture d’un livre ou d’une revue,
un séminaire, une retraite intensi-
ve, un voyage en orient, etc.) afin
d’essayer d’élucider ce mystere
qui occupe le chercheur depuis
longtemps.

S’en suivra alors I’espoir dégu,
d’ou naitra une forme de déses-
poir. Aucune de ces activités ne
portant durablement ses fruits, la
quéte de sens se poursuit inexorablement. Quelques
expériences dites « spirituelles » apparaitront par-
fois, pour mieux disparaitre et générer tres souvent
une intense frustration et un ressenti d’incompré-
hension.

Quelle est la clef ? La Découverte a faire ne se
situe pas en ce mouvement en tension, ou meme
au bout du mouvement — mais toujours-toujours a
sa Source.




En d’autres termes, tout imaginaire engagé dans
le temps et dans 1’espace, incluant un chercheur que
nous appellerons « moi », cette entité autonome
séparée et par conséquent limitée, cherchant a saisir
quelque chose dont elle serait a priori dépourvue, ou
a atteindre un état plus tard qu’elle ne connaitrait pas
déja, est voué a I’échec.

Je propose donc ici un renversement de perspec-
tive. Il ne s’agit pas d’aller vers les objets mais de
revenir a la Source, un simple retour vers le pur
Sujet que nous sommes.

Les circonstances d’une rencontre/lecture/ écou-
te d’un message sont bien plus importantes que le
message lui-meéme, plus essentielles a comprendre
que les mots de sagesse. Ceux-ci sont pour la plu-
part, la simplicitt méme, simples a appréhender,
parfois trop simples pour &tre vraiment compris
dans leur immense simplicité.

La fameuse « recherche du Soi » déraille des que
le chercheur assume la position quasi-invisible que
ce qui est cherché n’est pas déja disponible ici et
maintenant, que la découverte va étre le cadeau
bienvenu d’une recherche méritante, le fruit d’un
effort soutenu, d’un progres allant croissant, d’ou les
années de pratique en tous genres.

Le mérite — si mérite il y a — ne réside absolu-
ment pas dans la recherche, mais dans la mise en
doute radicale et absolue de toutes les certitudes
concernant ces notions : « moi », « ma vie », « ma
recherche », « mon éveil ». Plus la moindre attente,
plus de mouvement de tension, plus de mérite que
quelqu’un pourrait activer, et pour autant pas de
résignation, mais une ouverture a Ce qui est...

Voici une description possible du terme « ines-
poir » : « Sans scénario, comment ce moment pour-

rait-il déraper ? Sans feuille de route, comment la

vie pourrait-elle ne pas se dérouler comme prévu ?
Sans itinéraire, comment pourriez-vous vous écarter
du chemin ? », nous demande Jeff Foster.

« L’attente sans attente » chere a Jean Klein
devient alors cette évidence : I’histoire se déploie
mais il n’y a alors plus de représentation particulie-
re de ce qui « devrait se produire » pour arriver enfin
au bout de la quéte. 11 s’agit d’une attente sans atten-
te d’un résultat particulier.

Le « plan de carriere spirituel » s’éteint, entrai-
nant dans sa disparition I'idée de celui qui sem-
blait en étre le futur bénéficiaire. Le réve — voire
cauchemar en certaines histoires — du sentiment
de séparation s’arréte, faute de héros pour le per-
pétuer. C’est I’incontrdlé faute de controdleur, I'im-
mobilité faute d’agissant, le silence faute de locu-
teur, le non-savoir faute de sachant.

En ce point zéro, en cette Vacuité — autre mot
pour inespoir — apparait alors le « Bien-aimé », la
Plénitude de la Vie. « Il n’y a que I’ Amour et “moi”,
Je n’y suis pas. Je suis seulement celui qui formule
ce qu’il y a la ot momentanément je ne suis plus. »
€crivait Christian Bobin.

« La dédramatisation de soi-méme » ne signifie
pas non plus tenter d’arriver a avoir le plus petit égo
possible ou méme acter sa disparition. Si nous pre-
nons I’exemple de I'acteur américain Jim Carrey,
nous pouvons clairement voir son coté alpha, cepen-
dant I’identification a un « moi » semble bien s’étre
totalement dissoute en cette Vacuité. Mais alors, si
cette compréhension n’est pas « visible » dans une
attitude spécifique, déterminant un comportement
particulier, ou donc se situe-t-elle ?

Paradoxalement, il s’agit d’'un changement bien
plus fondamental et radical qu’un changement d’at-
titude et de comportement, incluant—méme une




humilit¢ profonde accompagnée d’un air
compassé. L’ humilité est encore une forme
d’identité, et « Maya » — cette activité de
I’illusion — se délecte de toutes ces attitudes
si profondément « spirituelles ».

La direction est donc dans une « dédra-
matisation » qui indique la cessation — non
pas de la recherche — mais de toute posture
vis-a-vis de la recherche. Tout ce qui va étre
fait « pour moi » équivaut ainsi a une impos-
ture. La clef est donc dans
I’oubli de « moi», dans
I’oubli abyssal de toutes
les définitions de « moi-
méme », de tout « mon »
espoir, de tout «mon »
désespoir. Cet oubli va per-
mettre la collision de
« maintenant » avec
« maintenant » et de « ici »
avec « ici». Alors, miracle
absolu, il ne se passe...
rien ! Car cette « collision »
est en dehors de la dimen-

Franck Terreaux

sion spatio-temporelle de
I’existence. La dimension
de I’Etre n’apparait ni ne
disparait. Elle est.
L’attention qui était entierement dédiée a
«moi », cet individu singulier et a « son »
Eveil tant espéré, meurt en quelque sorte. Et
comme le dit Franck Terreaux : « Il n’y a
plus d’attention a... Ni d’attention vers...

« 1l n’y a plus

d’attention a...
Ni d’attention
vers...
L’attention

est inattentive,

il n’y a que pure
réceptivité. »

11 s’agit bien de la mort d’un imaginaire
émaillé d’espoir et de désespoir. Et en cet
« inespoir », la Réalité, sans tension vers un
futur et un ailleurs hypothétiques, se révele
dans toute sa simplicité. Non pas 1’apparen-
te et illusoire réalité objective — celle des
objets — mais la seule réalité, subjective, du
pur Sujet que je suis vraiment.

Les mots sont bien pauvres pour pointer
ici vers la « cessation » du chercheur et le
« repos » dont il est ques-
tion ici. Rimf en donne
ici cependant une magni-
fique description.

« Au-dela des idées du
bien et du mal, il y a un
champ. Je t’y retrouve-
rai. Quand I’dme repose
dans cette herbe, le
monde est trop plein pour
que ’on puisse en parler.
Les idées, les mots, méme
Uexpression “les uns les
autres” n’ont plus de
sens. »

Djalal-od-Din Riimi

6

® Ingénieur du son de formation,

Dider Weiss part s’installer en 1994

dans le sud de I'Inde a Auroville
pour y poursuivre sa passion de

chercheur spirituel. Une résolution
apparut en 1998 grace a I’aide

de son guide Ramesh Balsekar de
Bombay. Maintenant basé en France,
il aime partager sa passion pour

la non dualité lors d’ateliers intensifs et de rencontres

en France et a I’étranger. Didier est I’auteur des ouvrages :
Explorations non-duelles — Retour au paradis perdu (Ed.
Accarias L’Originel, 2016) ; Une vie libérée — Le guide
complet du dépouillement personnel (Ed. Almora, 2022) ;
A I’école de Ramesh Balsekar - Entretien avec

Ludovic Fontaine (Ed. Almora, 2025).

Site : https:/frnondualexplorations.com

L’attention est inattentive, il n’y a que pure

réceptivité. »




DES CITATIONS

5 S
\i.g

N 4 o \

Les Vieilles o
Charrues,
2019

UBERT

& la sérénité de mon joyeux néant

« Je te salue seigneur du fond de ’inutile
a travers la tendresse de mes cauchemars d’enfant
le calme désespoir de mon bonheur tranquille

Je te salue seigneur du fond de tes abimes

de tes clochers trompeurs, de tes églises vides
< Jje suis ton ceeur blessé, le fruit de ta déprime
L Jje suis ton assassin, je suis ton déicide. »

Angélus, extrait de
Stratégie de Pinespoir, 2014

« L’inespoir est a la
fois une sorte de
no man’s land ou I'on
n’est pas attiré par
Uillusion souvent
malheureuse de
I’espoir ni par les
douleurs et les
souffrances du
désespoir. On n’est
pas dans une tempéte

Stratégie de Uinespoir

émotionnelle »
'jx ; 47
Entretien a France Culture i Auxerre,
a la sortie de I’album 2008

Hubert-Félix Thiéfaine
est un auteur, compositeur
et interprete frangais.

Son seizieme album,
Suppléments de mensonges,
Tui vaut d’étre double lauréat
aux Victoires de la Musique
en 2012.

Dijon,
2016




